
71

מראי מקומות - יבמות

המשך בעמוד הבא

א מי סברת עשו ב"ש כדבריהם,  .
לא עשו ב"ש כדבריהם

שהצריכו  אלא  להקל,  כדבריהם  עשו  לא  הריטב"א,  פי' 
בשיטתם.  דעמדו  כיון  אפשר,  לא  מכן  פחות  דהא  חליצה, 
שלא  לפוטרה  כדבריהם  עשו  דב"ה  דא"כ,  הריטב"א,  והק' 
בחליצה, א"כ עדיין יש אגודות אגודות. ותי' דהשתא ס"ל 
להגמ' דאף ב"ה לא עשו כדבריהם אלא להחמיר, אלא הצריכו 
וס"ל  הי',  קול  בת  דלאחר  להגמ'  ס"ל  השתא  א"נ,  חליצה. 
דמשגיחין בבת קול, וא"כ אין לב"ש לעשות כדבריהם אפי' 
להחמיר, ופטורות הצרות בלא חליצה. ומה שנקט הריטב"א 
דאף אם החמירו לעצמן יש חסרון של אגודות אגודות, ע' 
כדבריהם,  מקילין  היו  דלא  ד"נהי  שכ'  ב',  בעמוד  ברמב"ן 
ולא מורין כדבריהם בין לקולא בין לחומרא, כדי שלא יעשו 
אגודות אגודות, וכו'". וכ' בהערות המהדיר להריטב"א )הע' 
993( דמשמע דחולק הרמב"ן על הריטב"א הנ"ל, וס"ל דכיון 

דלא עשו לקולא כדבריהם, וגם לא הורו לאחרים בין להקל 
ובין להחמיר, דא"כ אין כאן חסרון של אגודות אגודות.

א אילימא קודם בת קול, מ"ט דמ"ד לא עשו .
אגודות  לעשות  שלא  כדי  עשו  דלא  לימא  הריטב"א,  הק' 
נחתו  לא  ושמואל  דרב  בפלוגתא  דהשתא  ותי'  אגודות. 
לדין אגודות, אלא לעיקר הדין ממש, דקים להו דזה לא הי' 
פלוגתתן, ורק למ"ד עשו יש להק' כן, למה באמת עשו, הא 

יש כאן אגודות אגודות.

א ר' יהושע היא דאמר אין משגיחין בבת קול .
הק' תוס', מ"ש דלא קיי"ל כבת קול דר"א, אלא אמרי' בכל 
דוכתי שמותי הוא, ואין הלכה כמותו, ואילו לענין ב"ה, אמרי' 
שאני,  התם  א(  ותי'  קול.  הבת  משום  כב"ה  הלכה  דקיי"ל 
באה  קול  הבת  ב(  דר"א.  לכבודו  אלא  קול  בת  יצתה  שלא 
רק להכריע ספק שלנו לענין אם ליזיל בתר ב"ה שהם הרוב, 
או בתר ב"ש דחדדי טפי, משא"כ בהא דר"א, דהבת קול הי' 
לומר  רבנן שהם הרוב. אלא דהק', דא"כ מהכ"ת  כנגד שי' 
דר' יהושע ס"ל דיכולין לפסוק כב"ש, הרי דינו של ר' יהושע 
שאני, וכנ"ל. ותי' דמלשונו של ר' יהושע משמע דס"ל דאין 
משגיחין בבת קול כלל, וא"כ לדבריו לכאו' אין הכרח לפסוק 
אומר  נביא  דאם  שכ'  ד(,  ט,  התורה  )יסודי  ברמב"ם  וע'  כב"ה. 
דבנבואה קיבל דהלכה כדברי פלוני, נביא שקר הוא ויחנק, 
דמן השמים אין פוסקין דין. ותמה הכסף משנה )שם, ג(, הא 
הרמב"ם פסק בכל מקום כבית הלל, וא"כ לכאו' נראה דיכולין 
לסמוך על הבת קול, והניח בצ"ע. וע' באור שמח )שם( שיש 

לחלק בין אם הבת קול אומרת שיש לפסוק הלכה פלונית, 
דבזה אמרי' דלא בשמים היא, וודאי נביא שקר הוא, ובין אם 
הבת קול אומרת על אדם מיוחד, דראוי לפסוק כמותו, דאז 
יכולין לומר דהבת קול רק מגלה לנו דזה האדם ראוי לקבוע 
הלכה כמותו, אבל אין הבת קול פוסקת ההלכה בשום דין 
פרטי. וע"ע בקונט' דברי סופרים )ה', י'(, שתי' קו' הכס"מ ע"פ 
מש"כ התוס' הרא"ש בנדה )ז'(, דמה דמבואר דר' יהושע פסק 
כבית הלל, אע"ג דס"ל דאין משגיחין בבת קול, היינו משום 
דס"ל מסברא דנפשי' דרוב עדיף ממחדדי טפי, ולא משום 
הבת קול כלל. וא"כ, י"ל דזהו ג"כ דעת הרמב"ם, דמה דקיי"ל 

כב"ה אינו מחמת הבת קול, אלא מסברא דרוב עדיף.

א א"ל רבא, והא ב"ש וב"ה כשתי  .
בתי דינים בעיר א' דמי

ומה  א',  בעיר  דינין  בתי  ב'  ממש  הוי  הא  הריטב"א,  הק' 
"כשתי" דנקט. ותי' דאביי סבר שאין אגודות אגודות בבעלי 
מחלוקת עצמן, וכל הענין של אגודות הוא אם אחרים עושים 
כדבריהן. וע"ז אמר לו רבא דאם יש לב' בתי דינים אלו שאתה 
אומר משום אגודות אגודות, א"כ אף לב"ש ולב"ה עצמם יש 

אגודות אגודות כב' בתי דינים.

א במקומו של ר"א וכו' .
לא  של  חסרון  אין  אם  אפי'  ג'(,  )ט"ז,  הערות  הקובץ  הק' 
תתגודדו, כיון דבמקומות שונים היו, אבל סכ"ס הי' ר"א כנגד 
הרוב, וא"כ למה לא הי' צריך לחוש להרוב מצד דין דאחרי 
רבים להטות ]אולם ע' בהשמטות הספר דכ' דבאמת אין כאן 
התחלת קו', שהרי לא הי' רוב כנגד ר"א וכנגד ריה"ג[. ותי' 
צריכים  אין  הרוב,  כמו  הדין  שאין  להמיעוט  דברור  דהיכא 
לעשות כמותם מדין אחרי רבים להטות. ומה שב"ש לא עשו 
כדבריהם, אלא כדברי ב"ה, אע"ג שהי' ברור להם שלא הי' 
האמת אצלם, ביאר הקו"ה דהיינו משום דין סנהדרין הוא, 
והיכא  מהרמב"ן[,  כן  ]והביא  ישראל  חכמי  כל  בו  דחלקו 
דחולקים כל חכמי ישראל, אז הוי כמו סנהדרין, ואז מדין לא 
תסור צריכים לעשות כהרוב, ואף אם ברור לו שהם טועים. 

וע"ש עוד מש"כ לפרש הצד דבאמת עשו כדבריהן.

א במקומו של ר"א היו כורתים עצים  .
לעשות פחמים לעשות ברזל בשבת

כ' תוס' דבמתכוין היו מביאין עצמם שיהיו צריכים לכך, משום 
מיבעיא  לא  ט"ו(,  )שבת,  אהרן  ר'  במשנת  והק'  מצוה.  חיבוב 
להאחרונים דס"ל דמילה דחוי' בשבת, ודאי ק', איך מביאין 
את עצמן לעשות מלאכה בדוקא בשבת לצורך המילה. אבל 

יד.



72

מראי מקומות - יבמות

יד. )המשך(
אפי' לדעת השאג"א )נ"ט( דס"ל דמילה הותרה בשבת, מ"מ 
לאיסור  במתכוין  עצמו  להביא  יותר  איך  דעכ"ז  צע"ק,  ג"כ 
מלאכות משום חיבוב מצוה. ותי' ע"פ מה דאי' במכילתא, 
דר"א אומר דמה דכתי' לעשות את השבת לדורותם ברית 
עולם, היינו דבר שהברית כרותה לו, דהיינו מילה. ומבואר 
חילול  אינה  בשבת  ומילה  שבת,  מהל'  היא  בשבת  דמילה 
שבת בכלל, אלא כריתת ברית על השראת השכינה שהשבת 
מורה עליו. וא"כ, שי' ר"א היא דמכשירי מילה הם כמו גוף 
מצות מילה. וא"כ, ר"א לשיטתו דס"ל דיליף דמילה בשבת 
היא בכלל דיני שבת, א"כ שפיר הביאו עצמן במקומו לידי 

עשיית המכשירין בשבת משום חיבוב המצוה.

א כורתים עצים לעשות פחמים לעשות ברזל .
כ' הביאור הגר"א )יו"ד רס"ד, אות י"ז(, דמכאן הוי מקור למש"כ 

השו"ע שם דמצוה מן המובחר למול בברזל.

א והאיכא שמעא .
ומטלטל  אדעתי',  מסיק  דלא  אבהו  דר'  שמעי'  פרש"י, 
באתרי' דר' יוחנן, הואיל וחזי לי' לר' אבהו דמטלטל. והק' 
הרשב"א, הא לא מצינו שיהא אסור במקומו כדי שלא יבוא 
פי'  הוא  ולכן  בו.  מי שמחמיר  לזלזל בדבר במקום  שמשו 
לי' דלא מטלטל  דהכי קא מקשה, דיש לחוש דכיון דחזי 
רבי'  יוחנן  כר'  דר' אבהו  יסבור  יוחנן, א"כ  ר'  במקומו של 
וכי מטלטל במקומות של ריב"ל, אקולי הוא דמיקל  ס"ל, 

בה ]דלא כשיטתו[.

א דמודעי להו ופרשי .
העיר הריטב"א, הא ודאי מודעי להו, ומהו החידוש בזה. ולכן 
פי' דרבותא דמתני' הוא דנושאין סתם, וסומכין על שתיקתם 
של ב"ש, דאם הי' אסורים לב"ה, ודאי היו ב"ש אומרים להם, 

ומדלא אמרו להם, ודאי מותרים גם לשיטתם.




